Ota-onaga itoat odobi

\SLOM.UZ

11:10/07.01.2019 63692
Ey, farzand!

Eng avvalo, onaga juda e’tiborli bo‘lish kerak. Uni ranjitadigan so'z va
harakatlardan tiyilmoq lozim.

Alloh Muso alayhissalomga shunday dedi:

«Ey, Muso! Bir kishi ota-onasiga qarshi chiqib, tili bilan ularni va yoki ulardan
birini xafa gilsa, o‘sha kishining tilini kes (tiy, to‘xtat)! Har ganday bir a’zosi bilan
ularga yoki ulardan biriga ozor bergan farzandning o‘sha a’zosini kes!»

Kimki ota-onasini rozi qilib, ularning xayrli duolarini olsa, o‘sha kishi uchun
jannatdan ikki eshik ochiladi. Ota-onasi rozi bo‘lmagan kishi uchun esa
jahannamdan ikki eshik ochiladi.

Ota-ona farzandga nisbatan zulm qilsalar ham ularga garshi turilmaydi, garshi
chigilmaydi. Chunki Alloh taolo Muso alayhissalomga shunday dedi:

«Ey, Muso! Gunohlar ichra shunday bir gunoh borki, og‘irligi dunyodagi
tog‘larning og‘irligicha keladi».

«Allohim! O’sha ganday gunoh?!» deb so‘radi Muso alayhissalom.



Alloh taolo marhamat etdi:
«Ota-onasi yoki ulardan biri chagirganda, farzandning javob bermasligi!»

Alloh taoloning g‘azabidan qo‘rquvchi kishi ota-onasini ranjitmaydi, qanday qilib
bo‘lsa ham ilojini topib, ularning ko‘nglini, roziligini va duolarini oladi.

Hatto xafa qilsalar ham, farzand ularga qarshi bosh ko‘tarmaydi, ularning
istaklariga, ko‘ngillariga qaraydi. Agar ular yanglish, xato va harom ishni taklif
etsalar, ularga buni juda muloyim tarzda bildirishi, ishontirishi va ogohlantirishi
lozim bo‘ladi.

Ota-ona ozor bersa, ranjitsa, og‘ir so‘z aytsa ham darhol qo‘llarini o‘pib,
yumshatish, duolarini olishga kirishish kerak.

Ularga sovg‘alar berish ularni sevintirish va ko‘ngillarini topishning eng qulay
yo'lidir.

Ota-ona keksa bo‘lsa, ularga yordam berish va yolg‘iz goldirmaslik kerak.
Boshqalarning ular bilan yengil-yelpi muomalalariga yo‘l go‘ymaslik, xizmatlarini
to‘la ado etish uchun go‘ldan ne kelsa bajarmoq lozim.

Farzand kichik paytida ota-ona unga qo‘l-ganot bo‘ldilar. Yemadilar, yedirdilar.
Kiymadilar, kiydirdilar. Kenglik-tanglik, bor-yo’'q, issig-sovuq demadilar.
Xizmatdan gochmadilar.

Ota-onaning duoyibadi - yoydan uchgan o0‘q, orgaga gaytmaydi. Nishonga
tegadi. Vayron qiladi...

Ota-onasi rozi bo‘lgan farzanddan Alloh ham rozi bo‘ladi. Ota-ona kechirmagan
farzandni Alloh g‘azabiga oladi.

Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam bir hadisi shariflarida shunday
dedilar:

«Jannat - onalar oyog‘i ostidadir». Bu hadisning majoziy ma’nosi.
Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam ma’noni ummatga ramzli, qisqa,
badiiy va go‘zal bir tarzda yetkazmoqdalarki, agli bor odam buni anglaydi.

Oyoqdan murod - onaning roziligi, jannatdan murod - Allohning roziligidir.

Boshgacharoqg aytganda «Onaning rizoligini olsang, Allohning rizoligi (jannat)ga
yetgan bo‘lasan!»



Jannatga kirishga loyiq bo‘lish uchun ota-ona roziligini olish zarur. Ularni
xushnud va xursand qilish zarur.

Alloh taolo Muso alayhissalomga marhamat etdi:

«Ey, Muso! Ota-onasiga yaxshi muomalada bo‘lib, ularning roziligini olgani holda
Menga osiy bo‘lgan qulimni Men yaxshi qullarim gatorida yozaman. Aksincha,
Menga qullik xizmatida qusuri bo‘Imasa ham, ota-onasiga yaxshiliklar gilmay,
yaxshi muomalada bo‘lmay, ota-ona roziligini olmagan qulimni esa osiylar
gatorida yozaman!»

Ey, farzand!
Rasululloh sollallohu alayhi vasallam shunday marhamat etadilar:

«Ota-onasiga yaxshiliklar gilib, yaxshi muomalada bo‘lib, ularni mamnun etgan
kishining umri barakali, uzun bo‘ladi. Aksincha, ularni ranjitib, xafa qilgan
kimsaning umri qisga bo‘ladi».

Qiyomat kun eng og’ir jazolanuvchilar ota-onasini ranjitganlar bo‘ladi. O’sha
dahshatli kunda Alloh rahmatidan ularni uzoq giladi.

Zuhd va taqvo sohibi bo‘Imoq kerak.

Yahyo ibn Muoz deydilarki:

«Zuhdning ma’nosi - dunyo (ziynati)ni tark etmoqdir».

Bu hagda Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam shunday deydilar:

«Dunyo sevgisi barcha xatolarning boshidir. Dunyoni zohidlardan boshqgasi tark
etolmaydi!». Yana Rasululloh sollallohu alayhi vasallam marhamat etadilar:

«Sevimli sahobalarim! Qiyomatgacha kelguvchi ummatlarim! Siz juda ko‘p
sevadigan uch narsa

borki, hech biri sizniki emas! Bular:

1. Jon (ruh)ni juda sevasiz, lekin jon — Alloh taoloning bir amridir.

2. Molni (mol-dunyoni) ko‘p sevasiz. Lekin mol - merosxo‘rlarnikidir.

3. Dunyoni ko‘p sevasiz. Holbuki, gisqa bir umr surib, dunyoni tashlab ketasiz!»

Boylikka havas qalbni qattiglashtiradi.



Bu haqda Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam shunday deydilar:

«Sabrli faqgir, din jihatidan boydir. Qirg kun ilmiga amal etguvchi olimlar majlisida
davomli gatnashgan kishining qalbi nurlanadi. Chunki ilm - qalb jilosidir».

Alloh bir kishiga boylikdan nasiba bergan bo‘lsa, buni imtihon uchun gilgan. Aslo
xasislik gilmaslik lozim.

Ey, farzand!
limiga amal qiluvchi olimlar va oriflarning majlislaridan uzoq bo‘Imaslik lozim.

Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam Abu Hurayra roziyallohu anhuga
shunday deydilar:

«Ey, Abu Hurayra! Bir kishining ilm majlisida bir soatcha o’‘tirishi va suhbat
tinglashi, Alloh haqgqi uchun o‘z-o‘zicha qirq yil ibodat gilgan bilan barobar».

Bilmasdan, anglamasdan bajarilgan bir amalning Alloh huzurida hech bir giymati
yo'q.

Ey, farzand!

Yer yuzidagi barcha jonzotlarga shafqgatli, marhamatli bo‘Imoq lozim.
Siddiglarning alomati:

l. Qilgan yaxshiligini va yordamini yashirincha giladi.

2. O’ziga kelgan falokatni yashiradi, boshgalar eshitmasin deb harakat giladi.

3. Qay vaqt ixtiyoridan tashqari bir gunoh qilib qo‘yganini bilib qolsa, darhol
ketidan tavba qiladi, istig‘for aytadi va sadaga beradi.

Ey, farzand!

Keraksiz, foydasiz suhbatdan saglanmoq lozim. Mazmunli va oz, haqiqiy
suhbatlashish va g‘ayrat qilish kerak. Ham dunyoda, ham oxiratda huzurli bo‘lish
shunga bog‘lig. Shuni unutmaslik kerakki, ko‘p gapirgan - ko‘p xato giladi.

Allohni ko‘p zikr etish kerak. Allohni ko‘p zikr etuvchining galbiga ilm, ko‘ngliga
hikmat ogadi.

Ey, farzand!



Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam Abu Hurayra roziyallohu anhuga
xitoban shunday deydilar:

«Ey, Abu Hurayra! Bir kishiga Alloh Nuhning alayhissalom umri gadar o‘n asrlik
yosh bersa, o‘sha kishida shu uch xislat bo‘lmasa, yillab gilgan ibodatining bir
giymati yo‘q. Bu xususiyatlar shular:

1. Bilganiga amal etish.
2. Dunyoviy ehtiyojlarda xasis ham, isrofgar ham bo‘Imaslik.

3. Gunohlardan saqglanish. Gunoh gilishdan ko‘ra olovda yonmogni afzal ko‘rish».
Taqvo sohibi bo‘lish uchun U farz gilgan narsalarni o‘rniga qo‘yib ado etib, gunoh
ekanini bildirgan narsalarni tark qilish shartdir.

Fagir va muhtojlarga yordam bergan, taomlantirgan kishini Alloh jannat
ne’'matlari bilan siylaydi. Ming gunohini o’chirib, ming savob yozadi. Muhtojlarga
har jihatdan madad-yordam berish zarur. Oila a’zolariga, qarindosh-urug‘larga,
go‘ni-qo‘shnilar, do‘stu birodarlarga xasislik gilmaslik kerak. Bularga sarflangan
narsa sadaga o‘rniga o‘tadi.

Abu Umoma roziyallohu anhuning Rasululloh sollallohu alayhi vasallamdan
rivoyat gilgan hadislarida shunday deyiladi:

«Bir kishining oila a’zolariga, qarindosh-urug‘lariga, qo‘ni-qo‘shnilariga
ko‘rsatadigan ikromi ikromlarning eng go‘zalidir. Bularga nisbatan xasislik
gilmaslik kerak».

Ey, farzand!

To‘rt xislat kishining yaxshilik egasi ekanini va yaxshiligini bildiradi. Bu haqda
Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam shunday deydilar:

1. Mo‘l-ko’l (boy va kambag‘al) zamonlarda zakot va taqchil paytlarda sadaga
bermoaq.

2. G’azablangan holda jahlini yutmogq.
3. Bir kishida ko‘rgan kamchilikni atrofga yoymasdan berkitmoq.

4. Oila a’zolariga, garindosh-urug‘lariga, qo‘ni-qo‘shnilariga, atrofidagilarga
nisbatan jo‘mard, saxovatli muomalada bo‘Imoq.



Shunday xislatlarga ega bo‘lgan zot yaxshi insondir. Bu xislatlar kishini yaxshi
inson sifatida namoyon etadi.

Changagan kishiga suv ichirmoqg ikromlarning eng savoblisidir. Bu haqda
Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam shunday deydilar:

«Changagan bir kishiga suv ikrom etganning amal daftariga yetmish yillik ibodat
savobi yoziladi.

Bu ikromni suv tanqis joyda qilganga hazrati Ismoil alayhissalom (bunga
Payg‘ambarimizning sollallohu alayhi vasallam ahli bayti ham doxil) avlodlaridan
bir kishini kofir go‘lidan qutgarganning savobi beriladi».

Ey, farzand!

Xayr va hasanotni mo‘l gilmoq, saxiy bo‘lImoq lozim. Alloh xayr gilguvchi, saxiy
qullarini sevadi.

Rasululloh sollallohu alayhi vasallam marhamat etadilar:

«Har doim xayr qilib, xayrli ishlar bilan mashg‘ul va yomon ishlardan uzoq
bo‘lgan qulini Alloh sevadi».

Hazrati Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam marhamat etadilar:

«Bir dona xurmo bilan bo‘lsa ham faqirga ikrom etganga o‘sha xurmo donasi
besh narsani mujdalaydi:

1. Men bir dona edim, meni ko‘paytirding.

2. Kichik narsa edim, ulg‘aytirding.

3. Men dushman edim, sen do‘st aylading.

4. Men yeyilib yo‘q gilinardim, meni abadiylashtirding.

5. Hozirgacha sen meni saqlashga harakat etarding, bundan buyon men seni
saglanishingni tilayman».

Ey, farzand!

O’rniga xarjlangan mol kamaymaydi. Shubhasiz ortadi. Abdurrahmon ibn Avf
roziyallohu anhu Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallamdan shunday rivoyat

gilgan:



«Uch xususda hech shubha gilmasdan gasamyod etaman:

1. Sadaga berish va xayrga sarf etish bilan mol kamaymaydi. Balki ortadi,
ko‘payadi.

2. Bir kishiga yomonlik gilinsa, yomonlik ko‘rgan uni kechirsa, Alloh giyomat
kunida o‘sha kechirgan qulini mahshar xalgi havas qiladigan bir kishiga
aylantiradi.

3. Tilanmoqqga odatlangan faqgirlikdan qutilmaydi.
Ey, farzand!

Abu Hurayra roziyallohu anhu aytgan rivoyatga ko‘ra, Paygambarimiz sollallohu
alayhi vasallam shunday deydilar:

«Alloh rizosi uchun qilingan bir yaxshilikka ming savob bilan javob beriladi».
Abu Hurayra roziyallohu anhu deydilarki:

«Buni eshitgan bir zot mendan shu xabar to‘g‘rimi, yo‘qgmi deb so‘radi. Men unga
shunday javob berdim: Men Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallamdan
eshitdim. Shunday dedilar:

«Kim Alloh uchun qgarz bersa, Alloh unga ikki ming savob ehson etadi. Birovga
garz beruvchi yaxshilik bilan bersin, hamda yaxshilik bilan olsin».

Chunki yana Payg‘ambarimiz sollallohu alayhi vasallam marhamat etadilar:

«Sizlar bir-biringiz bilan garz oldi-berdi gilgan paytingizda bu ishni yaxshilik bilan
ado etingiz. Agar boy bo‘lib, fagirda bergan qarzingizni kechib yuborsangiz,
mahshargohda arshning soyasida bo‘lasiz. Jannat ham sizni oshiq bo‘lib kutadi!»



